

ஸ்ரீமத் ஞான சிவாசார்யர்  
அருளிய

# சிவபூஜா ஸ்தவம்

பொழிப்புரை  
முனைவர் ஸ்ரீ. தி. கணேசன்

வெளியீடு  
**S. ஸந்தரோச சிவம்**  
விடயபுரம்.

**ஸ்ரீமத் ஞான சிவாசார்யர்  
அருளிய**

**சிவபுஜா ஸ்தவம்**

**பொழிப்புரை**

முனைவர் ஸ்ரீ. தி. கணேசன்  
முதுநிலை சைவ வித்தாந்த ஆராய்ச்சியாளர்  
பிரெஞ்சு இந்திய ஆய்வியல் நிறுவனம்  
பாண்டிச்சேரி.

**ஏஷ்டியப்த பூர்த்த ஷ்மீ மலர்**

தம்பதியர்  
சிவஸ் S. ஸ்வாமிநாத சிவாசார்யர்  
ஸ்ரீமதி S. வேம்பம்மாள்  
விடயபுரம், குடவாசல் தாலுகா.

நாள் : 29-12-2007  
இடம் : S.M.S. திருமண மண்டபம்,  
கொரடாக்சேரி.

வெளியீடு

**S. ஸாந்தரோச சிவம்  
விடயபுரம்.**

## நால் விளக்கக் குறிப்பு

பெயர் : சிவபூஜா ஸ்தவம்

ஆசிரியர் : பீமத் ஞான சிவாசார்யர்

பொருள் : சைவபூஜை முறையும் விளக்கமும்

பொழிப்புரை : முனைவர் தி. கணேசன்

மொழி : ஸம்ஸ்க்ருதம், தமிழ்

எழுத்து : கரந்தம், தமிழ்

வெளியீடு : சிவபூ. S. ஸாந்தரேச சிவம்

நாள் : 29-12-2007

அச்சிட்டோர் : பீ. தூர்கா ஆய்வு நிறுவனம்  
நயினாரகரம் - 627 804,  
தென்காசி தாலுகா.  
① 04633-267214  
மின்னஞ்சல் : pskmtrust@yahoo.co.in  
வலைதளம் : www.pskmtrust.org

## பொருளாடக்கம்

| எண் | தலைப்பு                        | பக்கம் |
|-----|--------------------------------|--------|
| 1.  | ஆசியுரை                        | 5      |
| 2.  | நால் அறிமுகவுரை                | 6      |
| 3.  | முன்னுரை                       | 9      |
| 4.  | சிவபூஜா ஸ்தவம் மூலமும் உரையும் | 12     |

ஸ்ரீவாழயா  
ஸ்ரீகுருப்போ நம:

## ஆசியுரை

ஸாஹித்ய சிரோமனி சிவாகம ஞானபானு  
சிவஸ்ரீ.பால். ஸர்வேச்வர சிவாசார்யர் M.A. M.Phil,  
முதல்வர், ஸ்ரீமத் ஸ்ரீகண்ட சிவாசார்ய வேத சிவாகம வித்யாபீடம்  
காரரக்கால்.

சைவ ஸமயத்தில் பிறந்த ஒவ்வொருவரும் ஸிவதீகை  
பெற்று ஆத்மார்த்த ஸிவபூஜையைச் செய்ய வேண்டும் என்பது  
நம் ஸமயக்காள்கை.

கவஸி காயடூ சௌவாநாடு சூதுளாயடு ஸிவபூஜைநடு॥

சைவர்களால் அவச்யம் செய்யத் தக்க செயல் ஆத்மார்த்த  
ஸிவபூஜை என்பது ஸ்ரீமத்.அப்பய் தீக்ஷிதர் வாக்கு.

அந்த ஆத்மார்த்த ஸிவபூஜையினையும், அதன்  
விளக்கங்களையும், நுணுக்கங்களையும் தொகுத்து வழங்குவதே  
ஸ்ரீமத் ஞானசம்பு ஆசார்யரால் இயற்றப்பெற்ற ஸிவபூஜாவும்  
என்ற இந்நால் ஆகும். சைவர்கள் அனைவரும் படித்து அறிய  
வேண்டிய அவச்யம் வாய்ந்த இந்நால் க்ரந்த லிபியில்  
பொழிப்புரையுடன் வெளிவருவது சிறப்பாகும்.

நமது மாணவன் சிர.ஸாந்தரேச சிவத்தின் முயற்சியில்  
அவரது பெற்றோர் விடையபுரம் சிவஸ்ரீ. S. ஸ்வாமிநாத சிவாசார்யர்,  
ஸ்ரீமதீ. வேம்பு அம்மாள் தம்பதியினரின் ஷஷ்டயப்த பூர்த்தி  
விழாவில் இந்நால் வெளியிடுவது மிகுந்த மகிழ்ச்சியைத் தருகிறது..

விழா இனிது நிறைவேறவும், இதுபோன்று இன்னும் பல  
நால்கள் வெளிவரவும் எல்லாம் வல்ல பரமேச்வரனை  
ப்ரார்த்திக்கிறேன்.

அன்புடன்

சிவஸ்ரீ.பால.ஸர்வேச்வர ஸிவாசார்யர்  
காரரக்கால்

18-12-2007

ஸ்ரீ மாராதேஷுா நகை  
ஸ்ரீவட்டாவலவு  
த

## அறிமுகவுரை

வ்யாகரண சிரோமனி

சிவப்பி. S. அருணஸாந்தர சிவாசார்யர் M.A., M.Phil., B.Ed.

வ்யாகரணப் பேராசிரியர்,

சென்னை ஸம்ஸ்க்ருதக் கல்லூரி,

மயிலாப்பூர், சென்னை.

ஸ்ரீவாழங்கள் ஸ்ரீவட்டாவுரையை விளக்குபவை. ஸ்ரீவாழங்களை நமக்கு நன்கு விளங்கவைக்க ஒழுவுடாவார் முதலான பெரியோர்கள் குழும வஸாராக பதினெட்டு பகுதிகளை நமக்கு வழங்கினர். இவற்றைத் தவிரவும் பலர் பல வழிகளில் ஸ்ரீவாழங்களை நமக்கு விளக்க உதவிபுரிந்துள்ளனர். அவர்களுள் ஜீசூராநாமா என்ற ஸ்ரீவாஹாயாத்ரும் ஒருவர். இவர் சோழ நாட்டினைச் சேர்ந்தவர். இதனை வொடை ஷாரி வூரி என்ற இவரது வாக்கால் அறியலாம்.

ஸ்ரீவட்டாவலவு என்ற இந்நால் ஸ்ரீவட்டா-வை முறைப்படி விளக்குவதன் வாயிலாக ஸ்ரீவனை வூதிப்பதாக அமைந்துள்ளது. எனவே ஸ்ரீவட்டா வைவு என பெயர் பெற்றது. நூலாசிரியர் தனது நூலை ஶாமலோ பட்டாஜா வேதாது சூதா என்று குறிப்பிடுகிறார்.

ஸ்ரீவத்தீக்ஷ்ணாவை பெற்ற மனிதன் தனது குதூாயா பட்டாஜாவை எவ்வாறு செய்ய வேண்டும் என்பதை ஸ்ரீமார் சகூ ஶராகங்களில் குறிப்பாக உணர்த்துவதாக இந்நால் அமைந்துள்ளது. பூஜைகளின் அரிய தகவங்களும் ஆங்காங்கே விளக்கப்பட்டுள்ளன.

ஸ்ரீவத்தீக்ஷ்ணாவைப் பெற்றவன் காலையில் எழுந்தது முதல் ஸ்ரீவட்டாவரை என்னென்ன செய்யவேண்டும் என்பதை பெயரளவில் தெரிவிப்பதாக முதல் ஶராகா அமைந்துள்ளது.

எனவே இந்நாலின் பொருளடக்கம் போன்று முதல் ஶராக்ஷி அமைந்துள்ளதாக கூறலாம்.

இரண்டு முதல் ஆறு வரையிலான ஐந்து ஶராகங்களில் சௌவ வஸுவாவந்த ராஹவஸுப் பொருளும், நான்கு கால வஸுவாவந்தமும் கூறப்படுகிறது.

ஏழு முதல் பதிமூன்று வரையிலான ஏழு ஶராகங்களில் வகு ஶாசி களும் அதன் தகுங்களும், விளக்கமாகவும், குறிப்பாகவும் உணர்த்தப்படுகின்றன. பதினான்கு, பதினைந்து, பதினாறு ஆகிய மூன்று ஶராகங்களில் ஶிவ குவந பாஜா விளக்கப்பட்டுள்ளது. பதினேழாவது ஶராகத்தில் ஶிவாவஸநஷ மற்றும் ஒத்திடுயின் வாவியை கணக்கிட்டுக் கூறுகிறார் ஸ்ரீக ஜிதாந ஶாஷாவாயடி॥

பதினெட்டு முதல் இருபத்துஐந்து வரையிலான எட்டு ஶராகங்கள் ஶிவனது ஒத்திட யாநஷி விழாதெலூஷி ஆகியவற்றை நயம்பட உரைப்பதாக அமைந்துள்ளன.

இருபத்தாறு முதல் முப்பது வரையிலான ஐந்து ஶராகங்கள் எங்காநாலி கஷத்திருஷ்க க்குலாநாவஸங்களை மறைமுகப் பொருளாய் குறிப்பதாக அமைந்துள்ளன.

முப்பத்தைந்து முதல் முப்பத்தி ஒன்பது வரையிலான ஐந்து ஶராகங்கள், குவாஹநஷ முதலான பத்து வஸஷ ஹாநங்கள், ஹராநாலி நாவஸங்கள் மற்றும் அவற்றின் தகுங்கள் ஆகியவற்றை விளக்குகின்றன.

நாற்பது, நாற்பத்தி ஒன்று, நாற்பத்தி இரண்டு ஆகிய மூன்று ஶராகங்கள், சுவி வெஷ்கஷி முதலிய உவாவாநங்கள், குயாஹு வொ மாஹு பாஜைகள் மற்றும் தகுங்கள் ஆகியவற்றை விளக்குகின்றது.

நிறைவாக நாற்பத்திமூன்று, நாற்பத்தி நான்கு, நாற்பத்தி ஐந்து ஆகிய ஶராகங்கள் முறையே நிதி வவிதுஷ சாற்றுதல்,

ஜவා ජේය්තල්, පාරාභ්‍රාවාබදුහි කොටුත්තල් ආකියවර්ගේ  
තක්ත්තුටන් ඩීසැක්කුතින්හා.

பிறகு 47வது ஷாக்தத்தில் நூலாசிரியராகிய ஜிதாநஶாங்காவாய்சூரை ஶிவபெருமானின் கட்டளைப்படி இந்த பெறு ஜாவை அதை த்தை செய்து முடித்துள்ளேன் என்று குறிப்பிடுகிறார்.

இந்த ஶிவபூர்ணாவஸ்வமானது சூதாயை பொற்றி கூடுதலாக இருக்கிறது. சுதாயை முறையோடும் விளக்குகிறது. அதைச் சுருக்கமாகவும், தெளிவாகவும், முறையோடும் விளக்குகிறது. அதை நிறைவேண்டும். அதை நிறைவேண்டும். அதை நிறைவேண்டும். அதை நிறைவேண்டும்.

எனவே சௌகர்யம் போன்று கொடுக்கப்படும் என்பதை அறிவு வாய்மை என்று நிறுவனத்தின் பொருளாக விடப்பட்டு வருகிறது. ஆகவே இந்த நிறுவனத்தின் பொருளாக விடப்பட்டு வருகிறது.

இந்நூலை வெளியிடும் ஷஷ்டாவூ வழதி கு விழா  
 ஒப்பதியினர் விடையூரும் ஶரிவப்ரீ. ஸ்வாமிநாத ஶரிவாசார்யர்,  
 சீமதீ.வேம்பு அம்மாள் அவர்களுக்கும், இதற்கான முயற்சியை  
 மேற்கொண்ட மாணவன் திராஞ்சிலி.ஸாந்தராய ஶரிவத்திற்கும்  
 எனது நன்றியைத் தெரிவித்துக்கொண்டு அவர்களுக்கு  
 ஸக்கு)வெள்ளாஹாங்களும் உண்டாக எல்லாம் வல்ல சீக்  
 கூறுகா.விகா ஸக்கு வைசெத சீக் கூவாஞ்சாப் பெருமானை  
 வழுத்துகிறேன்.

ଅନ୍ତର୍ଜାଲ

12.12.2007  
சென்னை

## S. அருணஸாந்தர ஶி வாசார்யர் சென்னை

## முன்னுரை

பூஜை அல்லது வழிபாடு என்பது பல வகைப்பட்டது; அது இறைவனிடம் ஆன்மா கொண்டுள்ள உயர்ந்த அன்பை வெளிப்படுத்துவதற்கான ஒரு இன்றியமையாத சாதனமாகப் பல சமயங்களிலும் கொள்ளப்பட்டுள்ளது. சிரெளத யாகங்களான ஈசானபலி முதலியவற்றிலும், ஸ்ம்ருதிகள் விதித்த நித்தியகருமங்களிலும், போதாயனஸ்மிருதி பரிசிஷ்டத்தில் காணப்படும் மஹாதேவ அஹரஹுபரிசரியாவிதி ஆகியவற்றிலும் உபாஸனை செய்யும் ஈசவரனுக்குப் பூஜை செய்வது ஒரு முக்கிய அங்கமாகக் காணப்படுகிறது. புராணங்களிலும் மற்றும் பல நூல்களிலும் சூறப்பட்ட விரதங்களுக்கங்கமாக அந்தந்த தேவதைகளைக் கலசம் மற்றும் உலோகவிக்கிரஹங்களிலும் ஆவாஹனம் ஆகியன செய்து பலவித உபசாரங்களைச் செய்து பிரார்த்திப்பதும் வழக்கு.

சைவசித்தாந்தத்தில் பூஜை என்பது பல தனிக் கொள்கைகளையுடையது; அதனுடைய பெருமைகளும் பயன்களும் பல; அது முக்திக்குச் சாதனமாகவும் திகழ்கிறது. சைவயோகத்திற்கங்கமான தியானம், பாவனை ஆகியன பூஜையில் முக்கிய அங்கமாகத் திகழ்கின்றன. பொதுவாக பூஜை இருவகைப்படும்: மனத்திலேயே இறைவனைப் பாவித்து எல்லா உபசாரங்களையும் செய்தல் (மானஸம்); சாத்திரங்களில் சூறப்பட்டவாறு வெளியில் கலசம், சந்தணம், பூ, உலோகம், மண்டலம், சக்கரம், உயர்ந்த இரத்தினம் ஆகியவற்றில் மந்திரங்களால் பெருமானை ஆவாஹனம் முதலியவற்றைச் செய்து அவரவர் சக்திக்கேற்ப அபிஷேகம், புஷ்பம் ஆகியன கொண்டு இயற்றுவது (பால்ய பூஜை).

சிவபூஜாஸ்தவம் என்னும் இச்சிறிய நூலில் அதன் ஆசிரியரான ஞானசம்பு சிவாசாரியார் சைவ சித்தாந்த ஆகமங்களில் விளக்கப்பட்டுள்ளவாறு நிருவாணதீஸ்கஷ, ஆசாரியாபிஷேகம் முதலிய உயர்ந்த தீஸ்களைப் பெற்றுக்கொண்ட ஆசாரியரானவர் நீட்டிய கருமத்தின் அங்கமாகச்

செய்யவேண்டிய சிவபூஜையை விளக்குகிறார். ஆகமங்களில் கூறிய சிவபூஜைமுறையை விளக்கப் பல பத்ததி நூல்களிருக்க இச்சிறிய நூலின் பயன் யாது என இங்கு ஐயம் எழும். ஆனால் சிவபூஜாஸ்தவம் செய்முறை விளக்கத்தை விரிவாகக் கூறாமல் பூஜையில் செய்யப்படும் இலிங்கத்தில் சிவபெருமானை ஆவாஹனம் செய்வதிலிருந்து தொடங்கி பூஜையின் முடிவில் பெருமானை அவருடைய இருப்பிடத்திற்குச் செல்லுமாறு பிரார்த்திக்கும் பராங்முகார்க்கியம் கொடுப்பது வரையிலான ஒவ்வொரு செயலுக்கும் அதன் உட்பொருளையும், பூஜை செய்பவன் கொள்ளவேண்டிய மனோபாவத்தையும், அவற்றால் அவன் அடையும் பயன்களையும் நன்கு விளக்குகிறது. ஆகமமுறைப்படி பூஜை செய்யும்போது சிவபெருமானைத் தியானிக்கும் முறை, இதயகமலத்தில் பெருமானை இருத்தி வழிபாடு தொடங்குமுன் அந்த ஆஸனத்தில் அடங்கியுள்ள தேவதைகள், தத்துவங்கள், மிக உயர்ந்த மந்திரமானப் பிராஸாத்மந்திரத்தின் ஒவ்வொரு அட்சரத்திற்கும் உரிய தேவதை முதலிய தீக்காலி செய்துகொண்டவர் மட்டுமே அறிய இயலும் நுட்பமான செய்திகள் இந்நூலில் இடம்பெறுகின்றன.

இந்நூலுக்கு மிக விரிவானதொரு உரையும் அச்சாகியுள்ளது; அதன் ஆசிரியர் யாரென்று அறியப்பட முடியாவிடினும் அவ்வரை மிகச் சிறந்ததொன்று. நூற்பொருளை அறிவதற்கு அது மிகவும் துணை செய்கிறது. பல இடங்களில் இவ்வரையின் துணைகொண்டே மூலச்செய்யுள்களின் உட்பொருளை அறியமுடிகிறது. மேலும் உரைகாரர் பல சைவ சித்தாந்தக் கருத்துக்களை விரிவாகவும் ஒப்புநோக்குமுறையிலும் அறிந்து கொள்வதற்கு உதவுகிறது. உரைகாரரின் கூற்றுப்படி சிவபூஜாஸ்தவ நூலையியற்றிய ஞானசம்பு சிவாசாரியார் கோளாகி மடத்தைச் சேர்ந்தவரென்பதும், வாதுளாகமம் மற்றும் அதன் உபாகமமான காலோத்தரம், அதன் உட்பிரிவான த்விசத்திகாலோத்தரம் முதலிய ஆகமங்களின் அடிப்படையிலேயே ஆசிரியர் இந்நூலை இயற்றியுள்ளார் என்பதும், இவ்வாசிரியர் தாமியற்றிய ஞானரத்னாவளி என்னும் மிக விரிவான

பத்ததிநூலையே சுருக்கி இந்தப் பூஜாஸ்தவத்தை இயற்றியுள்ளார் எனவும் நாம் அறிகிறோம். இந்த ஞானரத்னாவளி இன் னும் அச்சாகவில்லை; கையெழுத்துப்பிரதிகள் சில பாண்டிக்சேரியிலுள்ள French Institute ஆராய்ச்சி நிறுவனத்திலும், சென்னைக் கீழ்த்திசைச் சுவடிகள் நூலகத்திலும் (Government Oriental Manuscripts Library), மைசூரிலுள்ள கீழ்த்திசைச் சுவடிகள் ஆராய்ச்சி நிலையத்திலும் (Mysore Oriental Institute) காணப்படுகின்றன.

இந்த பூஜாஸ்தவம் உரையுடன் சேர்த்து தேவகோட்டை சிவாகமபரிபாலன சங்கத்தினால் 1935ஆம் வருடம் அச்சாகியுள்ளது. அதற்குப் பிறகு இந்நூல் மறுபதிப்போ மறுஅச்சோ ஆனதாகத் தெரியவில்லை. தற்சமயம் மூலம் மட்டும் தமிழாக்கத்துடன் வெளியாகிறது. சில ஓலைச்சுவடிகள் மற்றும் கையெழுத்துப் பிரதிகள் ஆகியவற்றின் துணைக்கொண்டு சிவபூஜாஸ்தவ மூலத்தை அதன் உரையுடன் பாடபேதங்களுடன் சேர்த்துப் பதிப்பிக்கத் திட்டமிட்டு அவ்வேலையைச் செய்துவறுகிறேன். சிவபெருமானின் அருள் துணையின் மூலம் அச்சிவத்தொண்டு விரைவில் பூர்த்தியாகும் என என்னுகிறேன்.

இந்நூலைத் தமிழாக்கம் செய்யுமாறு என்னைத் தூண்டி ஊக்கமளித்து உதவிய சிவழீராஜேஷ் அவர்களுக்கும், சிவழீர் கார்த்திகேயசிவம் அவர்களுக்கும் என் நன்றியைத் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன். என் சிற்றறிவுக்கெட்டியவரை உரைநூலின் துணையுடன் இத்தமிழாக்கத்தைச் செய்துள்ளேன்; அதிலுள்ள பிழைகளை பொறுத்தருளி நிறையிருப்பின் என்னை மேலும் ஊக்குவிக்குமாறு கற்றோர்களை வேண்டுகிறேன்.

சிவஞானத்தொண்டன்,

T. கணேசன்

சைவசித்தாந்த ஆராய்ச்சியாளர்,

French Institute,

பாண்டிக்சேரி

**ஸ்ரீ வட்டார மூலம்**  
**த**  
**ஜிதாநஶாஸ்திராவாய்ப்புண்டி:**

பூதஃ ஶக்தி அதிகநிலை வந்த வஸம் வெகாவஸம் சொய்வெநே:  
 வஸஸ்வாவஸம் வஸ்திஆஜ்ஞாவயஶநோவஸாநவஸங்கப்புவெண்டி  
 அாராவஸாவத்துநயாமயாசமதவிவொாவநாவெநே:  
 பூதோ:  
 ய: ஸ்ரீஊங் யஜந: கரோதி வவதவஸவெஸ்வ விஜிதியடி ॥க॥

வனகேவாய்து ஏஂஶாஷ்திராஜிதா யாதநெகாராம்பர் ஸ்ரீவா  
 காவெலாவாயிவாக்கி விஜாவூநாதி ந: பூதாவஸ்திராம்பெண் தாடி  
 யஸாயங்கது தா நிச்சுலாதாதாவிவயோ: வஸயிரு சௌமி வாரா  
 வஸஸ்வாதஃ ஸ்ரீவ வனவ வஸாயகவளொயெஸ்வ: வஸா நிச்சுல: ॥2॥

பூதஃ வஸாதி ஹர்த்யாவூவேயஸ்வ: வஸ: ஜ  
 பந்தாக்குஊமதுவிராவோதி தவிதாம்படி  
 யஸய: வஸா உநிவளோராவவமதுவி செஸ்வ  
 விராதுக: வஸாதி தவிதாம்படி ॥ந॥

இயநிநெ ஶதவஸஹஸ்திராகாராஹ: விசூரா: பாதகாரணைப்பு ஜெயடி  
 ஸ: ஹ: வஸாதி தவிதாயவியதாம்படி: கொத்தையஸ்திராம்ப: வஸாதி ॥ஈ॥

## சிவபூஜை ஸ்தவம்

காலை எழுந்தவுடன் சங்கரனைச் சிந்தித்தல், ஜூலத்தினாலோ அல்லது திருநீற்றினாலோ ஸ்நானமும் மந்திரஸ்நானமும் செய்தல், பிராணாயாமம் ஸந்தியாவந்தனம் மார்ஜனம் [ஆகியன] செய்தல், பாவங்களைக் களையும் அகமர்ஷனைக் கிரியை, ஆதித்தியனுக்கு மும்முறை அர்க்கியம் கொடுத்தல், காயத்திரி மந்திரத்தை ஜபித்தல் ஆகியன உள்ளிட்ட உபஸ்தானைக் கிரியையைச் செய்தல், தேவர்கள், ரிஷிகள், பித்ருக்கள் ஆகியோருக்குத் தர்ப்பணம் செய்தல், பூஜை அறையின் துவார பாலகர்களை அர்ச்சித்தல், அவ்வறையிலுள்ள விக்கினங்களை நீக்குதல் ஆகிய கிரியைகள் உள்ளிட்ட [சிவபூஜையை] எவனொருவன் செய்கிறானோ அவனுக்கே இரண்டுவகையான சித்திகளும் கிட்டும். (1)

உண்மையில் ஈசவரனுடைய சக்தி ஒன்றே; அது எல்லையற்றது. அது பல வடிவங்கள் உடையது. காலம் என்னும் உபாதியினால் பிராஹ்மீ முதலான உருவங்களைப் பெற்ற அச்சக்தியை ஸந்தியையாக அந்தனர்கள் ஒவ்வொருநாளும் தியானிக்கின்றனர். அதில் மலங்களற்ற சக்த ஆன்மாவும் சிவபெருமானும் சேரும் சைசவசந்தி யே எல்லாவற்றிற்கும் மேலான ஸந்தியை. ஆதலின் நிர்மலனான சிவபெருமான் ஒருவரே உயர்ந்த சாதகர்களால் எப்போதும் தியானிக்கத்தக்கவர். (2)

என் இதயகமலவளியில் உறைபவரும், சந்திரன், சூரியன் இவர்களுடையதான சஞ்சாரமென வழங்கப்படும் மேல் நோக்கிய பிராணசஞ்சாரமோ கீழ்நோக்கிய பிராணசஞ்சாரமோ அல்லாமல் எப்போதும் சித்ருபமாக விளங்குபவரும், மோட்சத்தை அடையும் பொருட்டு முனிவர்களால் இடைவிடாமல் தியானிக்கப்படுபவரும், இந்தப் பரந்த உலகமாக விளங்குபவரும், சத்து அசத்து ஆகியவற்றிற்கு அப்பாற்பட்டவரும், எல்லையற்ற விளங்கு பவருமான ஈசவரனைக் காலையில் நினைக்கிறேன். (3)

நூறாயிரம் சந்திரனுக்கிணையான ஒளிபொருந்தியவரும், எல்லா உலகங்களுக்கும் தலைவரும், அவ்வுலகங்கள் தோன்றுவதற்கு மூலகாரணாமாயிருப்பவரும், அளவிட முடியாதவரும், எப்போதும் சக்தியுடன் கூடியவரும், மாயைக்கும் மஹாமாயைக்கும் அப்பாற்பட்டு விளங்குபவரும், நெற்றி நடுவில் பிரகாசிப்பவருமான சம்புவை நடுப்பகவில் இடையறாது நினைக்கிறேன். (4)

பே, ஹாக்ஷா நி சிறை வேசுத் தவா மா ஹ.

விழா யிலே ஶி வங்க கூத் தநா ஒவல் ஹடி

வொயா சுத் கா ஸன கா யடு ஹர் ந.

த பே, ஹா ஸு, நிறு ய நியத் தவா ஹி ||**ஈ**||

தெஜா நி யா நு வது ஶி வங்க தூது

நிது நி ரா ஹவி ஹிலை ய வா ஞா யடு ஹி த

விஜீத யங்க யங்க வி நு ஹவா வந்த யடி

உ நு ஹு தீ தவி ஹிலை வதத் தவா ஹி ||**கு**||

கழா ஹி ஹு நு கை கூபு கூ உநி ஹி தபா கூ கூ தவல் ஶா ஜு விது ஹா

கூபா கை வா வி ஹா ஹி வவி ஶா ஹபதி ஹ ஹா வய ஞா தா மு பே

ஸை வஜு நபே ஹி ஜு பே வா வி பி மதா ஸை ஹிலை தீ து கா ரீ

ஜீ வ ஹு வெ கா யடு ஹி விண ஹினு ஹு வெ ஹா ஹா ஹு ஹு ஹு ||**எ**||

கு யா செ லை ஶ ஹ வெ நு ஹா ஹு ஹு

ய ஹு ஹு

இ தீ ரு ஹு ஹு

கு சு ஹு ஹு

பிரணவமந்திரமாக விளங்குபவரும், அமிர்தக்கடல் போல் இருப்பவரும், இப்பரந்த உலகத்திற்குத் தலைவராயிருப்பவரும், சிவமந்திரமெனப்படும் பிராஸாதமந்திரத்தின் ஒலியில் விளங்குபவரும், ஞானமாகவும் ஆனந்தமாகவும் இருப்பவரும், கன்மேந்திரியங்கள், ஞானேந்திரியங்கள் ஆகிய கரணங்களும், மாயை மஹாமாயை ஆகிய காரணங்களும், தன்மாத்திரை, ஐம்பூதங்கள் ஆகிய காரியங்களும் இல்லாதவரும், பிரஹ்மரந்தரமெனப்படும் உச்சந்தலையில் எப்போதும் விளங்குபவருமான [சிவபெருமானை] ஸாயங்காலத்தில் இடையறாது நினைக்கிறேன். (5)

ஓளிகளுக்கெல்லாம் இருப்பிடமானவரும், அசைவற்றவரும், அழிவற்று எப்போதும் விளங்குபவரும், உலகவிஷயங்களினின்றும் மனதை நீக்கி எப்போதும் உள்பொருளான [சிவபெருமானிடத்திலேயே] மனதைச் செலுத்துபவர்களால் மட்டுமே அறியப்படுபவரும், குறைவற்றவரும், [கலைகளாற்று விளங்குவதால்] மனதால் நினைக்கப்பட முடியாதவரும், அதனாலேயே தியானிக்கப்படவும் முடியாதவரும், உன்மனா நிலைக்கும் அப்பாற்பட்டவருமான சிவபெருமானை இடைவிடாது நினைக்கிறேன். (6)

பிருதிவீ தத்துவம் முதல் மாயா தத்துவமீறாக அமைந்த தத்துவங் களின் வரிசையில் அதனதன் உபாதானகாரணம் மற்றும் காரியம் ஆகியவற்றைக் கடந்து சுத்தவித்தியா தத்துவத்தின் முடிவில் வியாபித்து விளங்கும் ஸதாசிவ நிலையை ஆன்மா அடைந்ததாக நன்கு மனத்தால் பாவித்து, மிக உயர்ந்த பலனைக் கொடுக்க வல்லதும் சிவஞானமான கர்மிகம் முதலான ஸம்ஹிதைகளில் மிகவும் போற்றி விளக்கப்படும் தீக்கையை மேற்கொண்டு நித்திய கருமங்களை வழுவாது இயற்றிவரும் ஜீவன் தன்னுடைய ஆன்மா சூரியன், சந்திரன், அக்ணி, ஆகாயம், சக்தி ஆகியவற்றின் நடுவில் இலங்குவதாகச் செய்யவேண்டும் (பாவிக்கவேண்டும்). (7)

பச்ஞானம் நீங்கிச் சிவஞானம் பெற்ற ஜீவன் தினமும் பிராணா யாமத்தின் மூலம் ஐம்பூதங்களாலான உடலின் மலத்தை நீக்கி, தத்துவம், புவனம், வர்ணம், பதம் மந்திரமென்னும் ஐந்து அத்துவாக்களை வியாபித்து நிற்கும் நிவிர்த்தி, பிரதிஷ்டா, வித்தியா, சாந்தி, சாந்தியதீதா என்னும் ஐந்து கலைகளினால் தன்னுடைய உடலைச் சுத்தி செய்து, ஐந்து பிரம்மம் ஆறு அங்கம் ஆகிய மந்திரங்களை முறையே அவ்வவ்விடங்களில் நியாஸம் செய்வதன் மூலம் தன்னை அலங்கரித்து நடுஇரவு, பகல், மற்றும் ஸந்தியா வேளைகளில் சிவபெருமானை வழிபாடு, ஹோமம் (அக்கினி காரியம்) ஆழ்ந்த தியானம் (சமாதி) ஆகியவற்றின் மூலம் மகிழ்வித்து முடிவில் சிவபத்தை அடைகிறான். (8)

ய வனம் தெவொ இஹதோ இஹ்யாங  
 சணாரண்யாநுவல்ரூவிஃ வஸி  
 ஜக்யः ஶிவः வஸடுமதः ஶர்வோ  
 யௌயः வஸ பாஜஸः ஶிவதிலையை ॥ஈ॥

ஹரதாவஸ்யிவாறுயே இநவிஜே தத்தணிதுகாவை<sup>ஷ</sup> க்ரியா  
 வீலெ ஜக்ராநுயே ० விஶா-ஜாநுவஸா வஸ+வஸாவை நாநாதநா  
 ரித்० தது வஸ-யாஜயெந பயவஸா வஸ+வஸாவை வஸ+யக-நு  
 வெவாாமையை அ வந்தநந வஸ-விஃ பாமெஹாவுரி+வஸாதி விஃ ॥க0॥

புராணாயாஉஹவெந ய-பவியிநா ஓத்தீபாநந ய:  
 புரதாஹாராஜயெந மோஉஹவிடா வஸாத்துஜாவெந அ<sup>ஷ</sup>  
 தத்திதெ வஹ-யாரணாவிராஜியஸாநோதுவெஹ-துமினை:  
 ததாஜஸாண-நிவெநந யஜதெ யநங்: வஸ வாயிடு: ॥க1॥

அநு, ஹராவி வஸ-யாஜயெந ஹவிடா நாஹி வஸக-ஏணை-நநு<sup>ஷ</sup>  
 வஸகவை-துயாயே ० ஶிவாவுதுமதவை-நு ஹிதெ வஸடுமை  
 க்கநாது தஶிவாண-நாதஶிவயா வரத்தாதுவஸ+வெநு<sup>ஷ</sup>  
 வெயவை ஜஸாதிமி ய: க்களாதி பார-மூரா இ-க்கு: வஸ வாக்ஷய: ॥க2॥

யயாவாதாதாஸ்ரு யவவஸ-ஐக்கு -  
 வஸாயது து தீஜாதி டா சொயிதெந-  
 வி சுாக்கா மது ஹிதவஸாயகாநா<sup>ஷ</sup>  
 குது-மஜந० நாது விலைாஜதோ-வஸ-த ॥க3॥

தேவர்களுள் சிறந்த எந்தச் சிவபெருமான் பெரியவற்றை விடப் பெரியவனோ, அனுவவவிடவும் சிறியவனோ அவன், பிறப்பதும் இறப்பதுமான ஸம்ஸாரத்தைக் கண்டு அஞ்சபவர்களால் எவ்விடத்தும் பரவி இருப்பவனாகவும், அவரவர்களுடைய உடலில் [அந்தர்யாமியாய்] விளங்குபவனாகத் தியானிக்கப்படவேண்டும்; சிவவிங்கத்தில் பூஜிக்கப்பட வேண்டும். (9)

மனதாலேயே உருவாக்கப்பட்ட இதயகமலமென்னும் சிவாலயத்தில் தாமரையிதழ் களாகிய கிரியாசக்திபீட்டத்தில் ரூனவடிவானதும் நாதஸ்வருபத்தையுடையதுமான சிவவிங்கத்தைச் சுத்த மனத்தினால் தாபித்து, அதை அமிர்தமாகிற சுத்தநீரினால் நன்கு நீராட்டி, பின்பு வெராக்கியமென்னும் சந்தனத்தினால் அலங்கரித்து, அஹிம்ஸை முதலிய எட்டு புஷ்பங்களால் அர்ச்சித்து, பிராணாயாமமென்னும் தூபமிட்டு, பிரகாசம் பொருந்திய புத்தியையே தீபமாகக் காட்டி, வெளிவிஷயங்களில் செல்லாதவாறு அடக்கி ஒருமுகப்படுத்திய மனதையே ஹவிஸாக [நிவேதனம்] செய்து, ஸீஷ்ம்நா நாடியில் பிராணனைச் செலுத்துவதாகிற ஐபத்தைச் செய்து, அந்த மனத்தில் பலவிதமான தியானங்களால் ஏற்படும் ஸதாசிவன் முதலிய வடிவங்களா கிற விலைமதிப்பற்ற ஆபரணங்களைச் சமர்ப்பித்து, [முடிவில்] அந்தச் சிவபெருமானுடன் சமமான நிலையை அடைந்த தன்னுடைய ஆன்மாவையே [ஈசனுக்கு] அர்ப்பணித்தல் ஆகிய முறைகளில் எவன் வழிபடுகிறானோ அவனே எல்லா நலன்களும் வாய்க்கப் பெற்றவன்; அவனே மலங்கள் அற்றவன். (10-11)

செயலாற்றத்தக்க நிலையிலுள்ள சக்தியினின்றும் பெருகும் அமிர்ததாரையாகிய நெய்யினால் நாபிகுண்டத்திலைமைந்துள்ள அக்கினியைத் திருப்தி செய்து, ஈசவரசொருபமானதும் சிவபத்த திலைமைந்த பரநாதத்திலுள்ளதும் எங்கும் வியாபித்திருப்பதுமான சைவஜோதியில் நாபிக்குக் கீழுள்ள தாமரையில் தோன்றிய சிவமந்திரமாகிய பிரணவமந்திரத்தை உச்சரித்து அதன் மாத்தி ரைகளின் மூலம் தன்னுடைய ஆன்மாவை எவன் அர்ப்பணிக்கிறானோ அவனே முத்தியடைந்தவன்; [அவனே] அழிவற்றவன். (12)

சைவலித்தாந்தசாத்திரத்தில் சூறியுள்ளவாறு ஆன்மா, பூஜை செய்யுமிடம், [பூஜைத்] திரவியம், மந்திரம் மற்றும் இலிங்கம் ஆகியவற்றைச் சுத்தி செய்து சாதகர்களால் இயற்றப்படும் உன்னுடைய [சிவபெருமானுடைய] வழிபாடு [எப்போதும்] முறை பிறழாமல் இருக்கக் கடவது. (13)

யாரி காவி யாக்ஷி வீஜங்கந்து பெற்றிக்காலும்  
 பாண்டு வொயவி ராமஹதி வாதம் விடுவது வழியில்  
 நாது காலம் மாநாடு செய்து கூறும் வாக்கை வெள்ளிடுக்காலம்  
 யாக்ஷி உண்டு வெற்றியாக்ஷுவர் நான்தி ஸிவாமநாடு கீர்த்தி ॥

பூர்ணம் காடுதப்பாக்கநாடு  
 வெறுகளவு தத்தண்டு மொவஸ்ரது டி  
 ஸ்ரநிஸ்ரநி சாஜவிழாவலரோஜ  
 விசேஷாநாராசு அபத்ராவத்து ||கடு||

வாଆழி ஶாக்ஷி மதகைவஸா கணி து காஜலை  
சுக்டுாழி வீ. வெஸஹிது. வாயொமவீ. சு.  
தது ஹி. ஹெந்தியசு. மதா து. து. து.  
உ-தி. து. அ வீந்து. மதா. ஶா. ஹெ. நா. அ. ||க்ரு||

தக்குந் சுதகைடியோஜநித் நாஸ் பராயுஷ்கங்  
 ஶநிஃ கொடிவராயுபஸி வஸஹவெஸ்ராஜே அ தமுக்காஜி  
 ஶமதிபுஸஸ் அ கொடிரீஸ்ராஜ் தஸஸாவைடுஷஸஸாவைடுஷா  
 ஜோஜ் இஞ்சுசீய் வஸாஸிவவபைஸாநசீயி ஸிவக் கள் ||

யவஸாங்களியலும் விணையுநிசீயீ ஒத்திடுக் காரா வெவந்வீ  
யெங்கா ஶஜ்ராஇஞ்சு தன்றி ராதெதஜ்சுகா நக்ரி யாஞ்சீ ஶிவா  
வெவெவடு யூடு மூரை பெற்றா நிராவா வா வா அநிசு லா  
நா அாவாய வா அா அா வா ய இஹுதெ ஶாந்தாய தவெஹ் நகீ ||குறி||

ஆதாரசக்தி, அந்தமென்னும் தாமரை, தர்மம், ஞானம், வைராக்கியம், ஜூகவரியம், அதர்மம், அஞ்ஞானம், அவைராக்கியம், அநைகவரியம் ஆகிய எண்குணங்கள், [ஆசனத்தின்] மேல்விரிப்பு, கீழ்விரிப்பு, நன்கு அலர்ந்த தாமரை வாழை, ஜீயேஷ்டை, முதலிய ஒன்பது சக்திகள் ஆகியன அடங்கிய சிவாஸனத்தை நான் வணங்குகிறேன். (14)

பிருதிவியாகிய கிழங்கினின்றும் தோன்றியதும், ஜலதத்துவம் முதல் காலதத்துவமீறான இருபத்தொன்பது தத்துவங்களைத் தண்டாக உடையதும், அதற்கும் மேல் அமரேசம் முதல் சிகேதமீறான எழுபத்திரண்டு உலகங்களை உடையதும், ஜம்பது மனநிலைகளையே (பாவங்களையே) தாமரைத் தண்டின் நடுவிலுள்ள நூலிழைகளாகக் கொண்டதும், மாயையையே தண்டும் இதழ்களும் சேருமிடமாகக் கொண்டதும், சுத்தவித்தியையாகிய தாமரையை உடையதும், சூரியன் சந்திரன் அக்கினி ஆகிய மும்மண்டலங்களைக் கொண்டதும், வாழை முதலிய ஒன்பது சக்திகளைத் தன் கேசரங்களிலும் இதழ்களின் நுனியிலும் கொண்டதுமான மிகச் சிறந்த யோகபீடத்தின் மேல் இதய மந்திரத்தை முன்னும் பின்னும் கொண்ட ஆன்மமந்திரத்தையே வடிவாகக் கொண்டவரும் பிந்துசக்தியில் வியாபித்திருப்பவருமான ஈசவரரை வணங்குகிறேன். (15-16)

அந்தக் கிழங்கானது நூறுகோடி யோஜனை விரிந்து பரந்தது; அதிலிருந்து தோன்றிய தண்டானது பரார்த்தம் (பத்தாயிரம் யோஜனை) அளவடையது; தண்டும் இதழ்களும் சேருமிடம் கோடிபரார்த்தம் என்னும் யோஜனை அளவைக் கொண்டது. இலட்சம் கோடி யோஜனை பரந்து விரிந்தது அந்தத்தாமரை. அதில் வீற்றிருக்கும் சிவபெருமானின் உடலாகத் திகழும் ஸதாசிவவடிவமானது கோடி ஈசவரர்களுக்கொப்பானது; கோடி கோடி (அர்புதம் அர்புதம்) யோஜனை பரந்து விரிந்தது. அது மந்திரமயமான உடலைக்கொண்டது. (17)

எந்த பிந்து தத்துவத்தில் மேதா, பிந்து, நாதம் என்னும் மூன்றுவித நாதத்தினாலானதும், எல்லாவற்றிற்கும் மேலானதும், ஞானம் கிரயை என்னும் இரண்டு பாதங்களுடையதும், மங்களாகரமானதும், எல்லாச் செல்வங்களையும் சுகங்களையும் அளிக்கவல்லதும், உவமையற்றதும், மலங்கள் நீங்கிச் சுத்தமானதும், பிந்துமயமானதும், சிவமந்திரசாத்திரவல்லுனர்களால் எப்போதும் தியானிக்கப்படுவதும், நாதவடிவமானதும் அளவிடற்கரிய மஹிமை பொருந்தியதுமான அந்த ஸதாசிவவடிவம் தியானிக்கப்படுகிறதோ அதற்கு என் வணக்கங்கள். (18)

வெய்யும் வெள்ளா மமநுண்ணுலையூவத்து  
 நிவிடுவுமானாலுமிவயோ நி ஹர்த் தொஜவும்  
 எங்கொய்க்குநிழ்க்கு ஸிவாக்கவப்பாக் கூவதெயா  
 வெள்ளுக்கொடு வெள்ளுக்கொடு ||தங்க||  
 வெள்ளுக்கொடு வெள்ளுக்கொடு வெள்ளுக்கொடு வெள்ளுக்கொடு

யോരഖാവിശാനുംപും നാഥാവക്കിലോരവ്യാരഹ്യചാഥമാഹ്യഃ  
മലഭിപൂഷാമതിച്ചഃ പാബാശാന്തരഹ്യദയവച്ചഃ മിഥിപാധലാമിവാ  
ഹൗത്രാംഗാരാശിവിജിപ്പാരഹ്യജ്ഞഹകലാകണപ്പലഭിഹ്യഃ ക്ഷീയേത്ര-  
ചുജ്ഞാലഘാപ്പാംവകം തം ക്ഷവിത്രഹതിഹം നാഥി വിള്ളാശാഗാം ||२०||

எங்காநெந வியநுயெந யவலைப்பு வேந வைவடுப்பு ஹோ  
வாவுத் வக்கு அதாவதிய பாராமிலஹர்தீஹாஜிஞ்சுராத்துக்கு  
தெகநெட்டு யவலைப்பு ஹ ஸிவவிதி பாமுவடாழி காம்ராஹ்ரதா  
வண்டுநாஹ் ஹஹேதாதி புதிதீவு பீதாழிவண்டு விதீ-க் ॥१२॥

ஆகாசப்ளிமன்னும் ஹகாரமந்திரத்தின் நடுவில் எப்போதும் வீற்றிருப்பதும், [சாத்திரங்களில் கூறப்பட்ட] ஆசாரங்களை வழுவாது கடைப்பிடித்து ஒழுகும் யோகிகளின் இதயகமலத்தில் விளங்குவதும், ஈசவரதத்துவத்திற்கும் மேல் நிஷ்கள் சிவதத்துவம் வரை வியாபித்திருப்பதும், ஸதாசிவவடிவமானதும், கலை, புனம் மற்றும் அவற்றின் நாயகர்கள் ஆகியவற்றை உள்ளடக்கியதுமான அந்த பிந்துவானது தியானிக்கப்படவேண்டும். (19)

ஸசானத்தைத் தலையாகவும், தத்புருஷத்தை அழகிய முகத்தாம ரையாகவும், அகோரமுர்த்தியை இதயமாகவும், வாமதேவரை மறைவிடமாகவும், ஸத்யோஜாதரைத் தன் வடிவாகவும் கொண்ட வரும், [வர்ணாம், பதம், மந்திரம், தத்துவம், புனம், கலா என்னும்] ஆறு அத்துவாக்களே வடிவானவரும், ஐந்து நான்கு, பதிமூன்று, எட்டு, எட்டு என [முறையே ஸசானம் முதலிய ஐந்து முகங்களுக்கும்] முப்பத்தெட்டு கலைகளையே தன் உடலாகக் கொண்ட வரும், கிரியை, இச்சை, ஞானம் என்னும் மூன்று சக்திகளை ஒவ்வொரு முகத்திற்குமாகக் கண்களாகக் கொண்டு பதினெண்து கண்களையுடையவரும், மந்திரவடிவமே ஆனவரும் பிரஹ்மரந்திரத்தில் விளங்குவதுமான அந்தத் தேவரை நான் வணங்குகிறேன். (20)

வெண்மை, சிவப்பு, கருப்பு, மஞ்சள், படிகம் ஆகிய ஐந்து வர்ணங்களை முறையே கொண்ட ஸத்யோஜாதம், வாமதேவம், அகோரம், தத்புருஷம், ஸசானம் என்னும் முகங்களையும், வெண்மை, மஞ்சள், சிவப்பு, கருப்பு, சிவப்பு ஆகிய வண்ணங்களையுடைய இதயம், சிரஸ் முதலிய ஆறு அங்கங்களையும் கொண்டவரும், வியக்தமான உருவத்தையுடையவரும், ஸம்ஶாரத் துன்பத்தை நீக்கி என்றுமழியாத மங்களமான சிவபத்தைக் கொடுப்பதால் [எந்த வர்ணமும் இல்லாமல்] படிகம் போன்று ஒளிவீசுபவரும், சித்து அசித்து ஆகியவற்றைக் கொண்ட இந்த உலகத்தின் நாயகராகவும், எல்லாப் பொருள்களும் தோன்றுவதற்குக் காரணமாகவும் திகழும் அந்த [ஸகவரனை] மந்திரம் மற்றும் அவற்றின் பொருள் என இவ்விரண்டின் ஐக்கியமாகத் திகழ்பவராக எல்லாச் சைவசமயங்களும் போற்றுகின்றன. [அப்படிப்பட்ட] அந்த ஸகவரனுடைய ஐந்து முகங்களும் பல வண்ணங்களைக் கொண்டதால் மிக விந்தையான தோற்றும் கொண்டு விளங்குகின்றன. (21)

எல்லாவற்றிற்கும் தலைவரான [சிவபெருமானின்] ஆகாயவடிவ மானதும், வெண்மையானதுமான ஸசானமுகத்தினால் தத்புருஷம், அகோரம், வாமதேவம், ஸத்யோஜாதம் என்னும் மற்ற நான்கு முகங்களும் வியாபிக்கப்பட்டுள்ளன; ஆகவே, ஒளிபொருந்திய வெண்மையான [ஸசானமுகம்] கிழக்கு முதலிய நான்கு திக்குகளுக்குத் தலைவர்களான இந்திரன் முதலாணோர்க்கு அவரவர்களுடைய வண்ணங்களான மஞ்சள் முதலியவற்றை முறையே அருளுவதால் [சிவபெருமானுடைய] ஒவ்வொரு முகமும் ஐந்து வர்ணங்களைக் கொண்டது எனச் சிவாகமங்களைக் கற்றுணர்ந்தவர்கள் அறிகிறார்கள். (22)

ஏங்கு தத்துவர்களையொடுவால் ஆஜிவதின் பீடி விடும்

வொடுயளவநவர்ஜுலவீ<sup>த</sup> நாசாகாஷ நாகாஸுவரி ॥१८॥

**திடு யாழிலுவடாணி யாகி வெறுத்தி:**

# வாராவை வழவேலாட்டு யெபாணி ரீதை

## வெந்துவாங்கி விடுகிறார்கள் என்க

வஸ்ரீஜபாரா : வஸாஹமொக்கல்வாழத்து ॥२४॥

வொயாநநுயீ வினோட்டுவதுயப்பு, ய. மகாநாக்கும் :

திலை வூரா : பாரினாக்டெட் விவரத்தினிடுமொழியீஜ்வெலி

**துக்கும்ணம் பூர்ணத்தில் கலாநிலையிலோவே தீவெடுங்கலைமுறைத்துறை இநி**

யானோராவு நிகாய சூழல்பொஜெக்டும் பளை நாவரா : ||24||

ஏங்கள் வெவ்வூலை விடுநாட்டியில் வருதாநாடு

பூ, வூயிலதி பூ, வூக்கான்திமூராமிவு வாழாசிவ நளி ||25||

துதாராமி० வகூராநா० செயவஜ்ஞாநப்० இஹாதீவு१

ஈடு கூடிய விசையை தகவல்பேர் என்று அழைகிறது. வந்த முறையில் பொதுமக்கள் விசையை கண்டு விடுவது விரைவாக நடைபெற்று வருகிறது.

இளமை, யெளவனம், முதுமை, பெண், ஆண் என்னும் நிலைகளைக் கொண்ட ஈசானம், தத்புருஷம், அகோரம், வாமம், ஸத்யோஜாதம் என்னும் ஐந்து முகங்களையுடைய சிவபெருமானை வணங்குகிறேன். (23)

திரிகுலம், கட்வாங்கம், சக்தியாயுதம், நீலோத்பலம், நாகம், டமரு, மாதுளங்களி, அக்ஷமாலை ஆகியவற்றைத் தன்னுடைய [எட்டுக்] கரங்களில் முறையே தரித்தவர்; அபயம் வரதம் என்னும் முத்திரைகளையுடைய இரு கைகளையும் கொண்டவர் [ஸதாசிவன்]. (24)

எங்கும் வியாபித்து விளங்கும் ஈசவரனுடைய சக்தியானது ஞான ஆனந்தமயமானது; ஸம்ஸாரமென்னும் கொடிய பயத்தைப் போக்கு வதால் அபயம் எனப்படுகிறது. இச்சை, ஞானம், கிரயை என்னும் மூன்று சக்திகளே திரிகுலமாகும். அச்சக்தியே நாதம், பின்து, எனப் பரிணாமமடையும் பின்து; அது கட்வாங்கம் என்னும் ஆயுதத்தால் குறிக்கப்படுகிறது. மாடையின் பரிணாமங்களான புவனம் போகம் ஆகியவற்றை நுகரும் ஆன்மாவிற்கு அதன் கருமத்திற்கேற்ப போகங்களை அளிக்கும் சக்தியே வரதம் எனப்படுகிறது. அவ்வாண்மாக்களுக்கு உடல் முதலிய இந்திரியங்களைத் தோற்றுவிக்கும் மாடையே மாதுளங்களி. கலை முதலிய தத்துவங்களாகப் பரிணமிக்கும் மாடையே டமரு. அந்தக்களை முதலிய தத்துவங்களே நாகம். பத்து இந்திரியங்கள், அவற்றின் காரணங்களான ஜம்பூதங்களை இயக்கும் சக்தியே அக்ஷமாலை. சுருங்குதல் விரிதல் போல் விளங்கும் பிரவிர்த்தி நிலிர்த்தி என்னும் செயல்களைக் குறிப்பதே நீலோத்பல மலர். இவ்வாறாகச் சம்புவினுடைய பரநிலையிலுள்ள ஆயுதங்கள் ஆகமவல் லுநர்களால் அறியப்படுகின்றன. (25)

எல்லா வித்தியைக்கும் தலைவரும் (அவற்றின் பிறப்பிடமாகத் திகழ் பவரும்), எல்லா ஜீவராசிகளுக்கும் ஒரே நாயகரும், பீஜம், பதம் எனப் பல்வகைப்பட்ட மந்திரங்களுக்கும் தலைவராக விளங்குபவரும், எங்கும் வியாபித்திருக்கும் பிரஹ்மமாக இருப்பதால் நிஷ்களமாகத் திகழ்வாருமான [�சான வடி வினரான] ஸதாசிவனை நான் வணங்குகிறேன். (26)

பக்தர்களுக்குச் சைவரானத்தை அளிப்பவரும், [தன்னுடைய மஹிமையால்] தேவர்களுள் உயர்ந்தவரும், ருத்திரவடிவமுடை யவரும், எல்லாத் தத்துவங்களையும் இயக்குபவருமான தத்புருஷ வடிவத்தைச் சிவத்துவப்பேறு பெரும்பொருட்டு வணங்குகிறேன். (27)

கூட வொராலுமொரு பிரயாபாஸநிராகாரணம் வொரவொரதாலும் வெவ்டுவோருமானுமேறு செவ்டும் வெறுமானமினம் வலந் ॥2 அ||

வாசி ஜெல்லி ராளதி கூறுவிகாரண வெறுவிகாரண காஞ்சி வெறுவுப்பு இயந வெவடு வாழ தழைந இனா நநிலு வநெ ||25||

வலெழுாஜாது வலவடிஜ்ஞு புண்டாநா வவுமயாவறாடு  
குதி வவுபொஜகீரு வவுவாதுவ நளிதி ஜமதியிவடு ॥நு0॥

அநுயாமமாணாயுதாது தழயுததூறுவெஷாலுக  
 உத்ராதிருஷாஸ்பீஷாதி வாஜநீஶரு வணக்ஷா  
 இஶடுநெஷாகாரா சாஹாவளிதொநூந் பொஆவஸந்  
 யவஸ் தா புணதொசவி நிலைஷவஸ் ய வாஸ் யிவு ||நட||

சூழி வகுஜீயதால் ஹம்மினா அநு வண மாணா ஸ்ரீ தீக்  
 ஹா நா மயநி வீரா ஹா ஹஸா வெங்கா வருது ஹறு டா கரு தி கி  
 ஹா மா உதி யிலு விவி மெ ஹது தி கூ ஜீ ம உ நூ நா  
 பா கா வி ஹகு டா பா : ஹகு டா கூ : ஹகு : யிலு : || மூ ||

கோரவடிவினரும், [அதற்கு எதிர்மறையான] பிச மங்கலமான வடிவமும் பொருந்தியவரும், பசுக்களின் பாசபந்தத்தைத் தகர்த்து அழிப்பவரும், மிகக் கொடுமையான பாசங்களுக்கெல்லாம் கொடுமையாயிருந்து [அழிப்பவரும்], அளவிட்ட்கரிய உருவங்களைக் கொண்டவருமான [அகோர வடிவத்தை] மற்றெல்லாவற்றினின்றும் நீங்கிச் சரணடைகின்றேன். (28)

வாமதேவமூர்த்தியின் வடிவங்களான ஜ்யேஷ்டர், ரெளத்திரர், கலவிகரணர், பலவிகரணர், காந்தர், பலப்பிரமதனர், ஸ்ரவஷ்டதம னர், மனோன்மனர் ஆகியவர்களை நான் வணங்குகிறேன். (29)

எல்லாவற்றையும் அறிந்தவரும், வணங்கி வழிபடுவோர்க்கு ஸம்ஸாரமென்னும் பயத்தைப் போக்குவரும், பவமென்னும் ஸம்ஸாரநிலையைக் கடந்ததான மோட்சத்தை அளிப்பவரும், மலங்களற்றவரும், மாயை மஹாமாயை ஆகியவற்றை அதிட்டித்து இருப்பவருமான ஸத்யோஜாதமுர்த்தியை நான் வணங்குகிறேன். (30)

மூலாதாரத்தில் தோன்றும் பிராஸாதமந்திரத்தின் எழுத்துக் களையும் அவற்றின் ஒலிகளையும் ஒவ்வொன்றாகக் கடப்பதன் மூலம் பிரஹ்மா முதல் ஸதாசிவன் ஸஹான எல்லாத் தானங் களையும் கடந்து முடிவில் பரவியோமமென்னும் துவாதசாந்தத்தில் எப்போதும் விளங்குபவரும், அறிவாகவும் ஆனந்தமாகவும் இருப்பவரும், குறைவற்று எங்கும் வியாபித்திருப்பவரும், என்றுமுள்ளவரும், இந்தப்பரந்த உலகமாகத் திகழ்பவரும், [மலங்களற்றுச்] சுத்தமானவரும், ஒளிமயமானவரும், அளவற்ற மஹிமைபொருந்தியவருமான [அந்தப்] பரவடிவானவர்க்கு என்னுடைய வணக்கங்கள். (31)

ஓன்று, இரண்டு, மூன்று மாத்திரைகள், அர்த்தமாத்திரை, கால் மாத்திரை, எட்டில் ஒருபங்கு, பதினாறில் ஒருபங்கு, முப்பத் திரண்டிலொருபங்கு, அறுபத்துநான்கில் ஒருபங்கு, நாற்றிருபத் தெட்டில் ஒருபங்கு என மாத்திரைகளைக் கொண்டு முடிவில் இருநூற்றைம்பத்தாறில் ஒருபங்கு என மாத்திரை அளவைக் கொண்ட ஸமனையை ஆஸனமாக உடைய நிஷ்களபரமசிவனை நான் வணங்குகிறேன். (32)

அகாரம், உகாரம், மகாரம், பிந்து, அர்த்தசந்திரன், நிரோதி, சக்தி, மூன்று ரேகை வடிவான வியாபினி எனக் கடந்து முடிவில் உன்மனாவில் விளங்கும் ஸகலன், ஸகலாகலன், ஸகலாபரன் என மூவகையாகத் திகழும் சிவபெருமான் [நம் எல்லோரையும்] காக்கட்டும். (33)

நிலை மூலம் குறிப்பிட்டு வருகிறோம். அதே நிலையில் சிரமமாக வரும் தனி விவரங்களை விட்டு, அதை விட்டு விவரங்களை விட்டு என்று கொண்டு வருவதே நிலை மூலம் குறிப்பிட்டு வருகிறோம்.

ഈ തെളിവുകൾ അനുസരിച്ച് വൈദിക പരമ്പരയാശാലയിൽ നിന്ന് ലഭിച്ചതാണ്.

പാളിക്കാച്ചാവുമ്പു, ശ്രീ മഹാദേവൻ

கூடுவட்டந் ஜநவர் கலை ॥

குவாமுநா ஹாதநி அிது காஸ: தது விதிஃ ஹாபுநீஶாஸ॥  
ஹாணிப்புஶாதெநாஸனியாந: ஹங்ராயந: ஹவஸ் ஶிவை நிராய: ||ஈகு||

நலோடவஸ் வஸ் ஜிராநஹர்டெசி ஹவாய்  
 நலோ ஸாணேஸரய்டுவிஶிஷ்டாத்தடுயெ  
 நலோடபாயீநவஸிக்பாடுபா  
 ஸிலாய் தெஜஸ் கவாதுநெ நஃ ॥16

நலம் பொறுத்தார் இதுகூடுதல்களை

வெறுவூதாவாவல் யாராய் ஈழினை  
து

நலைவி காராய் ஏல்லூரைத்துயே

வெஞ்சா யிவாயா ஆர்தா மலைனே நகை : ||நடு||

அகாரம், உகாரம், மகாரம், பிந்து, அர்த்தசந்திரன், நிரோதி, நாதம், சக்தி, வியாபினி, ஸமனா, உன்மனா எனப்படும் கலை களுடனும், அவ்வெற்றின் அதிபர்களாகத் திகழும் பிரஹ்மா, விஷ்ணு, ருத்திரன் முதலியவர்களுடனும் சேர்ந்ததும், உடலில் வஸ்தி முதல் பிரஹ்மரந்திரம் வரையிலான அறுபது அங்குலத்தில் பரந்து காணப்படுவதும், அறுவகைப்பட்ட சூனியங்களில் சஞ்சரிப்பதும், ஆறு அத்துவாக்களிலும் வியாபித்திருப்பதும், எல்லா மந்திரங்களுக்கும் தலையாயதும், கலைகளற்று விளங்குவதும், நன்மையையே அளிப்பதுமான பிராஸாதமந்திரத்தை நான் வணங்குகிறேன். (34)

ஹே மஹேஶவரனே! ஆவாஹனம், ஸ்தாபனம், ஸந்நிதாபனம், ஸந்நிரோதனம் முதலிய முத்திரைகளாலும், ஹருதயம் முதலிய அங்கமந்திரங்களாலும் தன்னுடைய மனதில் சிவபெருமானை முழுவதும் நன்கு பாவித்துப் [பெருமானுடன்] ஐக்கியத்தை உணர்வதன் மூலமும், பாத்யம், அர்க்கியம், ஆசமனம் முதலிய உபசாரங்களாலும் உன்னை வழிபடுவது [ஓன்றே] இந்தப் பிறவியின் பயன். (35)

ஆவாஹனம் என்பது [வழிபடுவோனின்] ஆன்மாவில் சித்தாகிய [சிவபெருமானைப்] பிரகாசிக்கச் செய்வதே; அங்கு ஈசவரனைத் தாபித்து இருக்கச் செய்வதே ஸ்தாபனம்; ஆன்மாவை ஈசவர னிடத்தில் நிலைபெற்று இருக்கச் செய்வதே ஸந்நிதானம்; தன்னுடைய ஆன்மாவைச் சிவபெருமானிடத்தில் இலயித்து அடங்கி இருக்கச் செய்வதே நிரோதம். (36)

ஞானமே இதயமாக [சித்சக்தியாகக்] கொண்டவரும், எந்தக் குணங்கள் பொருந்தியுள்ளதால் ஈசவரனென்றழைக்கப்படுகின் றாரோ அந்தக் குணங்களையே தனக்கு உருவமாகக் கொண்ட வரும், தன்னைத் தவிர வேறிறவர்க்கும் வசப்படாத சக்தியையே சிகையாகக் கொண்டவரும், தன்னுடைய பிரகாசமான ஓளி யையே கவசமாகக் கொண்டவரும், இவ்வுலகங்களை ஸ்தாபித்து நேர்த்திரம், அழிவற்றதாகிய அமிர்த வடிவானவருமாகிய சூலத்தையுடையவருக்கு என் வணக்கங்கள். (37)

பசுக்களின் மலங்களை அழிக்கவல்லதும் எவராலும் பொறுக்க முடியாததுமான சக்திவாய்ந்ததுமான [பாசுபத] அஸ்திரத்தையுடைய வரும், மாற்றங்களற்றவரும், ஹருதயம், சிரஸ், சிகா, கவசம் நேத்திரம், அஸ்திரமென்னும் ஆறு அங்கங்களைக் கொண்ட ஸ்தாசிவ வடிவினரும், அழிவற்றதாகிய அமிர்த வடிவானவருமாகிய சூலத்தையுடையவருக்கு என் வணக்கங்கள். (38)

வெள்ளாவர்ஷா-ஒவை சிவவை பாதிகா வராஜா தீயவிஶ-ங்கிவெதோ:

குவடுவூருந் கூவூரூபுண் வ வெழையாவினித்தேதக் மூர்க்

வஸாநா வஸாத்திடலாவறு சா-ஹிலெயமடுவெஸு: வஸாவெறுவரந் தா

வஸ் அ வஸ் ரா ஊரா ஸ்ஸு । வஸ் மாஸி கூ-வஸ்-கெஜிட்டா இரா ஹப்பு வட்டந்தி  
து

வளாகத்தோடு வளஞ்சியலை வியிவசு-வைப்பு ஓராண் கூண்டாகி

எனாமாய்டு வீரி வெளியாக்கி விழ்கு தீவு யிவசூராநதி ॥50॥

ஸா-வீஸாக்கவாநியென்று உதாரணங்களைப் பறிதால்

வயாயாக்குவாதவறி வளி வாநிநெக்கணால்

மாநாங்காங் வாா வைதி ஶாலைக்குமியாங்காங்

நான் ஸி வாணவஸ் வாங் ஹுஜாஷிஉஞ் வி மு ஹாங் ||ஸ்த||

வொழாது நாதந்: ஸிவமாணப்ராஹ்மணசீகான் புவொ:

குறைநா பூநா வட்டகவஸி ஸிவவஸ் யோமாய ஶாஜாத்தஙி

து வீட்டில் வான் நிலைமை கொண்டு வருகிறது. இது தெளிவாக அறியப்படுகிறது.

துவபூஷ்யத் திருவாவலிலே காரணம் அதிருத்தம் தவாவடுவதற்கு செய்து॥

ஸ்வபாவமாகவே மலங்களற்றுச் சுத்தமான சிவபெருமானுக்குப் பாத்தியம், ஆசமனம் முதலியன சமர்ப்பிப்பது பூஜை செய்பவனின் ஆன்மாவை மலங்களினின்றும் நீக்குவதற்கான உபாயமே; அர்க்கியம், பூ முதலியவற்றை அர்ப்பணித்தல் ஸதாசிவனுடைய நிலையை அடைவதற்கான உபாயமே. (39)

[பூஜையின் அங்கமாக ஈசவரனுக்கு] ஸ்நானம் செய்வித்தல் ஆன்மாவினுடைய மலங்களைப் போக்குவல்லது; மனம் பொருந்திய மிக உயர்ந்த சந்தனத்தைச் [சிவபெருமானுக்குப்] பூசுதல், நல்ல அழகிய வஸ்திரம் மற்றும் ஆபரணங்களாலும் மனம் வீசும் அழகிய மலர்மாலைகளாலும் அலங்கரித்தல், மலரிட்டு வழி படுதல், இவ்வாறு அலங்கரிக்கப்பட்ட ஸதாசிவமுர்த்திக்கு முறைப்படி தூபமிடுதல் ஆகியன சுத்தவித்தியாபுவனத்தில் ஆன்மாவானது அடையும் போகங்களைக் குறிக்கும். அவ்வாறே [ஸதாசிவ முர்த்திக்கு] தீபம் இடுதல் மலங்களற்றுச் சுத்தமான ஞானத்தைக் கொடுக்கவல்லது. (40)

அக்கினி, ஈசானன், நிர்஗ுதி, வாயு, இந்திரன், யமன், வருணன், ஸோமன் (ஸௌமியம்) ஆகிய எட்டுத் திக்கிலும் முறையே இருப்பவர்களும், நீர், பூமி, சூரியன், வாயு, அக்கினி இவற்றின் வண்ணங்களான வெண்மை, மஞ்சள், சிவப்பு, சுருமை, நெருப்பின் நிறம் ஆகியவற்றையொத்த நிறமுடையவர்களும், பன்னிருகண்களும் நான்கு முகங்களையும் உடையவர்களும், வரதம், அபயம் ஆகிய முத்திரைகளையும் திரிகுலம் சக்தி என்னும் ஆயுதங்களையும் தாங்கிய நான்கு கரங்களையும் கொண்டவர்களும், சிவபெருமானின் அங்கங்களான ஹ்ருதயம் முதலியவற்றினின்றும் தோன்றியவர்களும், ஹ்ருதயம், சிரஸ் முதலிய ஆறு அங்கமந்திரங்களின் வடிவானவர்களுக்கு என் வணக்கங்கள். (41)

ஐந்து பிரஹ்மமந்திரங்கள் ஆறு அங்கமந்திரங்கள் ஆகியவற்றைக் கொண்டு தியானிக்கப்பட்ட ஸதாசிவவடிவமான போகாங் கத்தை அர்ச் சிப்பது சிவகுணங்களை அடையும் பொருட்டே; சிவபெருமானுடைய அங்கங்களுடன் ஐக்கியத்தைப் பாவித்தல் பூஜை செய்பவரின் ஆன்மா சிவபெருமானுடன் ஐக்கியத்தை உணரும் பொருட்டே. அன்னம் முதலியவற்றை நிவேதனம் செய்தல், சுத்தமான நீர், திருவாய்க்கு நறுமணமுட்டும் முகவாஸம் முதலியவற்றை என்றும் திருப்தரான [சிவபெருமானுக்கு] அர்ப்பணித்தல் ஆகியன [வழிபடுவோரின்] மன நிறைவுக்காகவே. [இவ்வாறாக] உன்னுடைய அர்ச்சனையின் பயனானது சிவ பாவத்தை அடைவதாகிய மங்களத்தைக் கொடுக்கவல்லது என்பது மிக ஆச்சரியமானது. (42)

பவித்ரு ஹாதஹஸு பவித்ரு ஓராநம் தாவது யவேங் ஹகலாயடுவிலெசூ  
ஜபா ஹக்ஸா புணதிஃ ஸிவஹஸு ஸு வேநு விழாலி பாகு மூதா : ||சுந||

கு சுடு நெ ஹகலு : ஜிவை ஹகலு காகலு : ஹததொலி து  
நிலூலூ : ஹகலு காயம் : பாரிபாண கு தூ து ஹஸு படு னெ :  
வேநு வீ ஹஸு பீகப்பு வம் ஹவனெ கலா ஹஸு விது : ஹா :  
யோ ஹி வெதி பா : ஸிவ : ஸிவ னவ ஹோது ந ஹமய : ||சுந||

ஹமய : பாஜநஶீஸு ஹனி யிகார : ஹஸ புராயடுந : ஹெய யோ :  
கு நெஸுந : கு வலெலாகநாய ஹவனெ ஹோமாய ஹாஓஸி வெ  
ஏஶா ஹா ஹு படுந வெ : கு பையிது : ஹபுது : கு தூ னெ :  
ஜெது : ஹாது நிவெதந : பாஸி வெ ஹிது யடு ஜெவாதுந : ||சுந||

கு ஶா ஜுது து வெ ஹு ஹி யாயடு :  
பாரா ஜு வா வெ : பா ஜெஸு ரஸு :  
ய ஹின வஹாநகார : வி ஹஸு : கு வடுந  
ஹ செயவ : பா ஜெஹஸு : ஜெவதி ||சுந||

வி பெரு து து ஜெஹஸு : ஜெஹஸு : ஜெஹஸு :  
ஶ : ஹோ : பாஜா ஹோது : ஜெதக : வவிது :  
ஹிஜாகெஜெது : ஜெது : ஹமய : ஸிவொக்ஸு :  
ஹகெ ஹக்ஸு : ஹமய : ஹமய : ஹமய : ||சுந||

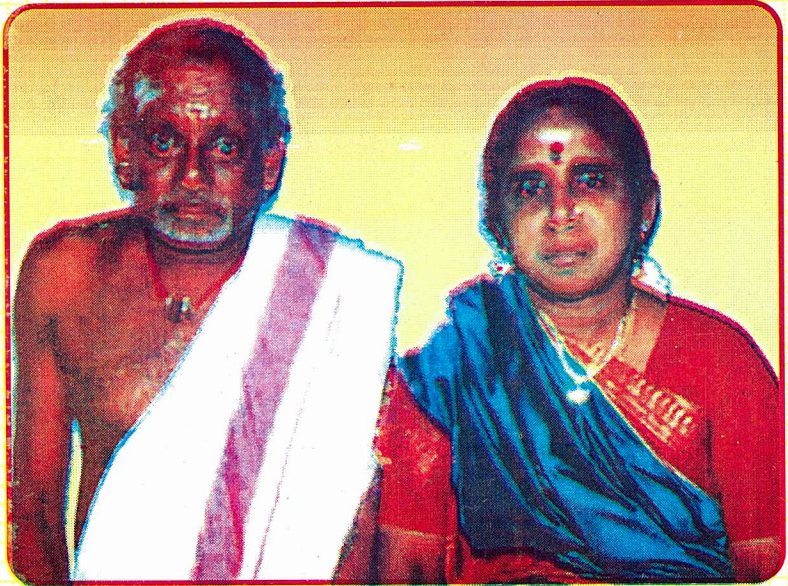
எந்தவித மலமுமற்றுப் பவித்திரமான சிவபெருமானுக்குப் பவித்திரம் [என்னும் மந்திரிக்கப்பட்ட] நூல்களைச் சமர்ப்பித்தல் [ஆன்மாவானது] ஆத்தியாத்மிகம், ஆதிதைவிகம், ஆதிபொதிகம் என்னும் மூன்றுவகையான துண்பங்களினின்றும் நீங்கி எல்லா நலன்களையும் அடையும் பொருட்டே; [சிவமந்திரத்தை] ஜபம் செய்தல் அதன் பயனைப் பக்தியுடன் பெருமானுக்குச் சமர்ப்பித்தல் ஆகியன பிரர்த்தமா, விஷ்ணு, இந்திரன் முதலியோரின் நிலைகளை அடைவதற்கான உபாயம். (43)

வழிபாடு செய்யும் பொழுது எல்லாக் கலைகளுடனும் கூடியவரா கவும், [மந்திரத்தை] ஜபம் செய்யும் பொழுது சக்தி மேலிட்டால் ஸகலாகலராகவும், பூஜையின் முடிவில் ஆத்மஸமர்ப்பணம் செய்யும் போது பரிபூர்ணராகவும் துவாதசாந்தத்தில் நிஷ்கள் ராகவும் ஸ்படிகநிறமுடையவராகவும், தன்னுடைய உடலில் கலைகளைல்லாம் பொருந்தியவராகவும் விளங்கும் பரமசிவனை எவன் அறிகிறானோ அவன் சிவனே என்பதில் யாதொரு ஜயமுமில்லை. (44)

பூஜையின் முடிவில் மீண்டும் [அஷ்டபுஷ்பத்தினால்] அர்ச்சிப்பது ஈசவரனை அங்கு எழுந்தருளும்படி செய்வது; ஈசவரனிடம் நன்கு பிரார்த்தனை செய்வது அவரை நேரில் காண்பதற்கான உபாயம்; அக்கினியில் ஹோமம் செய்வது [ஆன்மா] ஸதாசிவபுவனத்தில் போகங்களைப் பெறுவதற்கே; பூஜையின் பயனைச் சமர்ப்பித்தல் மும்மலங்களைப் போக்குவதற்கான உபாயம்; [முடிவில்] தன்னுடைய ஆன்மாவையே [�சவரனுக்கு] அர்ப்பணம் செய்வது பரசிவனிடத்திலேயே ஸயித்திருப்பதற்கான உபாயம். (45)

நமக்கு அருளுவதற்காக எழுந்தருளிய ஈசவரனைப் பூஜையின் முடிவில் அவருடைய இஷ்டம் போல் செல்லுமாறு கோரும் பராங்முகார்க்கியம் எனும் அர்க்கியத்தை அளித்தலானது ஈசவரனுக்கு ஆசனமாக அமைந்தவையும், அசுத்தமானவையுமான பிருதில் முதல் சிவதத்துவமீறான முப்பத்தாறு தத்துவங்களையும் அவ்வைற்றின் காரியங்களைச் செய்யுமாறு வேண்டுவதற்கே; பின்பு சிவபெருமானை அவருடைய இருப்பிடத்திற்குச் செல்லுமாறு பிரார்த்தித்தல் அவரிடத்திலேயே நீங்காதிருப்பதற்கான உபாயம். இவ்வாறாக [எவன்] பூஜை செய்கிறானோ அவன் சிவபதத்தை அடைவது தின்னைம். (46)

அந்தணர்களுள் சிறந்தவரும், சோழநாட்டைச் சேர்ந்தவரும், கல்வியறிவு மிக்கவரும் சைவசித்தாந்தசாத்திரங்களைக் கற்ற நிந்தவருமான ஞானசம்பு [என்பவர்] சிவபெருமானின் பூஜா ஸதோத்திரமென்னும் [இந்நூலை] இவ்வுலக இன்பங்களையும் மோட்சத்தையும் பெறுவதற்காக அழகிய மங்கலம் பொருந்திய சொற்களால் இயற்றியுள்ளார். (47)



எங்களது பெற்றோரின் மணிவிழுவிற்கு வருகை புரிந்த  
அனைவருக்கும் எங்கள் மனமார்த்த நன்றிகளை  
தெரிவித்துக் கொள்கிறோம்.

**சிவபூர் S. சட்டநாத குருக்கள்ளாழி, சென்னை.**

**சிவபூர் S. ஸாந்தரேச சுவம், காரைக்கால்.**

**சிவபூர் S. த்யாகராஜ சுவம், கடலூர்.**

**பூர்மதி யீசாலாசந்தி செல்லப்பா குருக்கள்**

